
О
М

С
К

И
Й

  Н
А

У
Ч

Н
Ы

Й
  ВЕС

ТН
И

К
. С

ЕРИ
Я

 «О
Б

Щ
ЕС

ТВО
. И

С
ТО

РИ
Я

. С
О

ВРЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ» ТО

М
 9  №

 1  2024
Ф

И
Л

О
С

О
Ф

И
Я

75

ФИЛОСОФИЯ

1.  Консерватизм как форма социальной и поли-
тической теории. Принято выделять два основных 
подхода к понятию консерватизма. Первый подход 
сводит понимание консерватизма к простой склон-
ности предпочитать известное неизвестному, пола-
гаться на настоящее (или прошлое) и скептически 
относиться к любым радикальным изменениям либо 
связанным с такими изменениями планам. Майкл 
Оукшотт, один из главных сторонников этого под-
хода, открыто заявляет, что консерватизм не сле-
дует рассматривать как целостное мировоззрение. 
Будучи консерватором в политике, вы не обязаны 
быть консерватором в культурных, экономических, 
социальных и иных вопросах [1]. Близок к тако-
му подходу и Сэмюэль Хантингтон, описывавший 
консерватизм как неидеационную ситуационную 
идеологию1. Михаил Ремизов отмечает, что было 
бы неверным мыслить консерватизм как нечто дис-
кретное и статичное по своему содержанию. Кон-
серватизм – это реакция на ‘ситуацию современ-
ности’, которая представляет собой совокупность 
негативных тенденций, свидетельствующих об ис-
черпании материальных и духовных ресурсов2 [4, 
c. 99].

 Второй подход восходит к идеям Карла Мангей-
ма, в концепции которого консерватизм трактуется 
как особый стиль мышления, наряду с либеральным 
и социалистическим стилями [5]. В рамках такого 
подхода нередко возникают попытки найти объ-
яснение ‘метафизике консерватизма’3 [8, c. 8–11]. 
Понимание консерватизма как особого стиля мыш-
ления дает нам возможность выделять различные 
варианты и формы консервативных теорий. И ниже 

мы сосредоточим внимание на культурном консер-
ватизме как форме консервативной теории. 

2.  Культурный консерватизм: сущность и базо-
вые принципы. Одной из задач современного куль-
турного консерватизма является обоснование того, 
как «неравенства, которые естественным образом 
возникают из консервативных ценностей, обретают 
легитимность в практиках собственной культуры» 
[9, p. 457]. Культуроцентризм служит альтернативой 
экономоцентризму, характерной тенденции запад-
ных неоконсервативных течений в период 1970-х 
годов (тэтчеризм и рейганизм). Культурный кон-
серватизм — это ответ на культурный прогрессизм 
в странах Запада4, естественная реакция на край-
ности либерального индивидуализма [10, p. 4]. Кон-
серватизм был вынужден реагировать на переори-
ентацию левых теоретиков с проблем экономики 
на проблемы культуры5. И пространство конфликта 
между левыми и правыми постепенно сместилось 
в сферу культурного противостояния, в борьбу  
за утверждение определенных ценностей6 [14,  
с. 18]. Важнейшим фактором возникновения и раз-
вития культурного консерватизма становятся глоба-
лизационные процессы, и прежде всего связанные 
с ними проблемы ‘столкновения культур’7.

Культурный консерватизм содержит ряд отличи-
тельных признаков: 

(1) Культуроцентризм. Данная установка связа-
на с акцентом на культуре, понятой, прежде всего, 
как система ценностей и основанных на них прак-
тик, благодаря которым обеспечивается стабильное 
и эффективное функционирование политических, 
социальных и экономических институтов. Совре-

Тюменский 
государственный университет, 

г. Тюмень

КОММУНИТАРНЫЕ МОДЕЛИ 
КУЛЬТУРНОГО КОНСЕРВАТИЗМА 

УДК 172+329.11+329.17
DOI: 10.25206/2542-0488-2024-9-1-75-84
EDN: YCRJNV

А. Д. ПАРФЕНОВ

В статье анализируются коммунитарные модели культурного консерватизма. 
Выявляются специфические черты культурного консерватизма как формы 
консервативной теории. Проводится сравнительный анализ различных ком-
мунитарных моделей культурного консерватизма, выявляются их общие  
и специфические черты. Делается вывод о том, что исходные коммунитар-
ные принципы культурных консерваторов могут приводить к разным оценкам 
роли государства в проведении культурной и национальной политики, а также 
наиболее предпочтительных способов защиты и сохранения ценностей. 

Ключевые слова: консерватизм, культурный консерватизм, культурная поли-
тика, коммунитаризм. 



Ф
И

Л
О

С
О

Ф
И

Я
О

М
С

К
И

Й
  Н

А
У

Ч
Н

Ы
Й

  В
ЕС

ТН
И

К
. С

ЕР
И

Я
 «

О
Б

Щ
ЕС

ТВ
О

. И
С

ТО
РИ

Я
. С

О
ВР

ЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ

» 
ТО

М
 9

 №
 1

  2
02

4

76

менные тенденции, вызванные либерализмом, при-
водящие к ослаблению роли культурных факторов, 
культурные консерваторы называют ‘антикульту-
рой’8. Среди консерваторов распространены апел-
ляции к ‘естественности’. Культуры и институты 
‘естественны’, если спонтанно формируются под 
воздействием реальных потребностей общества. 
Культурные консерваторы выступают против лю-
бых ‘искусственных’ культурных изменений в це-
лях эмансипации или эгалитарной справедливости. 

(2) Роль традиционных ценностей и морали. 
Культурные консерваторы в качестве установки 
выдвигают именно акцент на традиции. Разные 
культуры предполагают разные традиции. Однако 
любая традиция представляет собой особый спо-
соб передачи социального знания, опирающийся  
на практику. Культурные консерваторы полагают-
ся на традицию как на способ передачи мораль-
ных норм и ценностей, они отрицают моральный 
субъективизм, и потому акцентируют внимание 
на воспитании добродетелей, что невозможно вне 
определенных культурных практик, укорененных  
в традиции. 

(3) Социальный порядок, антиэгалитаризм и сво-
бода как самоуправление. Культурные консервато-
ры больше заботятся о сохранении социальных свя-
зей, формирующих социальный порядок, нежели  
о справедливости. Порядок связан с сохранением 
социального как такового, а справедливость явля-
ется проектом абстрактного характера [17, p. 128]. 
Сохранение социального порядка ассоциируется  
с институтами, поддерживающими стабильное раз-
витие общества и его выживание. Эти институты 
встроены в культурные практики и согласуются  
с ценностями общества. Культурные консерваторы 
разделяют общую для большинства консервативных 
мыслителей идею об иерархии как необходимом ус-
ловии поддержания порядка. Во-первых, в любом 
обществе возникает естественное неравенство, ко-
торое связано с формированием элит. Во-вторых, 
для консерваторов важны отношения, основанные 
на авторитете.  Свобода для культурных консерва-
торов является результатом порядка как системы 
институциональных условий, обеспечивающих со-
вмещение принципа защиты индивидуальных сво-
бод и воспитания ответственности перед другими 
членами общества. Свобода в этом смысле есть 
«развивающийся консенсус между индивидуальны-
ми и общественными интересами» [11, p. 17]. Кон-
серваторы противопоставляют свободу как само-
управление свободе как эмансипации. Свобода как 
самоуправление возможна лишь в случае развития 
добродетелей, а потому нуждается в соответству-
ющих институтах, воспитывающих индивидов че-
рез систему правил, которые индивиды усваивают  
в результате участия в социальных практиках. Та-
ким образом, основным моральным ориентиром для 
консерваторов является ответственность9 [19, p. 18; 
20]. Акцент на связи социального порядка с наличи-
ем социальных иерархий и на понимании свободы 
как самоуправления, опирающегося на ответствен-
ность и долг перед другими, ставит культурных 
консерваторов в оппозицию к прогрессистским 
идеалам равенства и эмансипирующей свободы [21,  
с. 31].

Можно выделить две основные модели культур-
ного консерватизма: коммунитарную и либертар-
ную. Методологический индивидуализм либертар-
ных моделей противопоставляется холистическому 
подходу коммунитарных (националистических, 

плюралистических, национальных). Хотя норматив-
ные выводы у сторонников данных моделей могут 
совпадать [22]. Недостатки либертарной модели 
культурного консерватизма лежат именно в плоско-
сти метода и связаны с проблемами, которые возни-
кают при попытках обоснования перехода от чисто 
политической составляющей либертарианства к вы-
водам в отношении некоторой ценностно-культур-
ной позиции [23]. 

3.  Особенности коммунитарных моделей куль-
турного консерватизма. Консерватизм как поли-
тическая философия или, в терминах Мангейма, 
особый стиль мышления, с самого своего зарожде-
ния содержал ряд мировоззренческих, методологи-
ческих и эпистемологических установок, которые 
можно охарактеризовать как коммунитарные. Уже 
в работах Эдмунда Бёрка содержатся два осново-
полагающих для консерватизма коммунитарных 
тезиса. Первый тезис говорит об особой роли со-
обществ, которые формируют идентичность инди-
вида, обеспечивая его привязанность, лояльность 
и преданность по отношению к определенным 
группам.  Сообщества или, как их называет Бёрк, 
‘малые отряды’ (little platoons), формируют посред-
ством обычаев и традиций ценностные установки 
индивидов. Благодаря участию в практиках сооб-
ществ индивиды усваивают критерии благой жиз-
ни, нормы морали и добродетели, обретают статусы 
и роли, а также представления о своей цели вну-
три общества. Малые группы и ассоциации созда-
ют сеть взаимосвязей, которая представляет собой 
гражданское общество, своеобразную ‘буферную 
зону’ между индивидом и государством. Второй 
тезис связан с особым отношением к обществу, 
которое воспринимается как объединение живых, 
умерших и еще не рожденных [18, с. 175]. Таким 
образом, консерваторы воспринимают общество 
как протяженное во времени единство, связанное 
сетью обязательств. 

Для многих консерваторов типична ссылка  
на различие между понятиями ‘сообщество’ и ‘об-
щество’. Наиболее ясно данное различие раскрыто 
в работах Фердинанда Тённиса, который использо-
вал термины Gemeinschaft (общность) и Gesellschaft 
(общество) [24]. Gesellschaft связано с непрямым 
взаимодействием, контрактными отношениями 
формального характера между людьми и группами. 
Gemeinschaft, напротив, характеризуется как тесное 
социальное взаимодействие, основанное на личных 
связях индивидов в виде прямых неформальных 
контактов. Консерваторы стремятся поддерживать, 
защищать и сохранять такого рода ‘органические 
сообщества’ [25, p. 17]. 

Связь гражданина и общества следует рассма-
тривать не как добровольную, а как естественную 
по причине того, что индивид не выбирает, в ка-
кой системе сообществ и ассоциаций он родится.  
Но именно сеть сообществ и ассоциаций формиру-
ет человека, обеспечивает преемственность инсти-
тутов, норм, обычаев и традиций, поддерживающих 
социальный порядок и единство, обеспечивая безо-
пасность и стабильность. Чувство долга перед обще-
ством основывается не на договоре, а на уважении 
и чести. Семья выступает основным институтом, 
благодаря которому индивиды приобретают при-
вычки лояльности и преданности [19, p. 270–275]. 
Для коммунитарных культурных консерваторов по-
нятие сообщества призвано акцентировать наше 
внимание не на коллективной ответственности,  
а на ответственности и обязательствах отдельных 



О
М

С
К

И
Й

  Н
А

У
Ч

Н
Ы

Й
  ВЕС

ТН
И

К
. С

ЕРИ
Я

 «О
Б

Щ
ЕС

ТВО
. И

С
ТО

РИ
Я

. С
О

ВРЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ» ТО

М
 9  №

 1  2024
Ф

И
Л

О
С

О
Ф

И
Я

77

лиц перед самими собой и перед обществом в це-
лом [26, p. 189–190].

Общей чертой коммунитарных моделей являет-
ся критика методологических оснований либераль-
ной теории и концепции общественного договора. 
Во-первых, это критика концепции абстрактного 
оторванного от сообществ и традиций индивида, 
делающего выбор, опираясь исключительно на свой 
разум и здравый расчет. Культурные консерваторы 
полагают, что любого индивида следует рассматри-
вать как конституированную, социокультурно обу-
словленную единицу. Личность — артефакт, сфор-
мированный обычаями и институтами, преданный 
определенным группам: «Люди приходят в мир, об-
ременённый обязательствами и институтами, кото-
рые содержат в себе мудрое наследие, без которого 
осуществление свободы невозможно» [11, p. 6, 37]. 
Не существует абстрактных индивидов, действую-
щих вне системы социокультурных связей. Приоб-
щение к культуре через участие в социокультурных 
практиках сообществ рассматривается как необ-
ходимое условие интеграции человека в общество. 
Культурные смыслы и ценности могут быть усво-
ены только через приобщение к практикам. Сами 
же процессы, посредством которых смыслы созда-
ются в мире, лишенном смысла, становятся одной  
из ключевых забот консерваторов [26, p. 195]. 

Во-вторых, коммунитарные консерваторы на-
стаивают на том, что в рамках либеральной модели 
общество и сообщества представляют собой про-
сто ассоциации индивидов-атомов. Коммунитарные 
консерваторы критикуют саму идею общественно-
го договора как в варианте Томаса Гоббса и Джона 
Локка, так и в варианте современных договорных 
концепций, прежде всего либеральной теории Джо-
на Ролза10.

Роджер Скрутон отрицает договорную теорию 
в гоббсовском и локковском вариантах на том ос-
новании, что общественный договор уже в момент 
его заключения нуждался бы в наличии отношений 
членства. Люди, заключающие такой договор, при-
нимают решение о совместном будущем, то есть 
уже должны осознавать и исходить из того, что 
являются членами одного сообщества, а не просто 
отдельными, ничем не связанными друг с другом 
индивидами. Бремя принадлежности накладыва-
ет на членов сообщества взаимные обязательства. 
Поэтому сам договор должен заключаться в усло-
виях существования данных обязательств. Таким 
образом, у нас нет морального статуса вне сообще-
ства, нас формирует ‘бремя принадлежности’ [27,  
p. 68]. Скрутон видит основную ошибку либерализма  
в том, что в нем допускается возможность агента 
делать рациональный выбор, не используя соци-
альное знание. Однако мы знаем, что делать и как 
поступать, только когда у нас есть представление  
о правильном и неправильном. Именно поэтому 
опасно отбрасывать институты, которые воспроиз-
водят это знание [27, p. 69].    

Коммунитарные культурные консерваторы кри-
тикуют индивидуализм как основную психологиче-
скую установку в отношении институтов [28, p. 225]. 
Элементы либеральной методологии становятся  
не просто умозрительными инструментами обосно-
вания институтов, а мировоззренческими установ-
ками, задающими понимание человека, общества 
и государства, а также создающими определенные 
ценности и идеалы. Если культурный либерализм 
при этом рассматривается как обычное безразли-
чие в отношении культуры (культурные вопросы, 

связанные с выбором ценностей и концепций блага 
остаются личным выбором автономного рациональ-
ного агента), то культурный прогрессизм связан  
с идеей о возможности морального и культурного 
прогресса. Сам этот прогресс интерпретируется как 
приближение к идеалу социальной справедливости, 
мыслимому как достижение равенства через ос-
вобождение индивидов от ущемляющих их свобо-
ду социальных и культурных привязанностей. Эти 
привязанности рассматриваются прогрессистами 
как причина неравенства, дискриминации и угнете-
ния. Перед прогрессистами стоит задача — борьба 
с социальными конструктами, способствующими 
укреплению иерархических отношений в обще-
стве. Культурные консерваторы расценивают такие 
стремления прогрессистов как опасные, ведущие  
к распаду базовых социальных институтов (семьи, 
авторитета и т.д.) и ценностей. 

Отличительной чертой коммунитарных моделей 
культурного консерватизма является оригинальная 
интерпретация проблемы соотношения рынка и го-
сударства. Для коммунитарных консерваторов она 
интерпретируется как проблема соотношения рын-
ка, государства и гражданских сообществ. Свобода 
собственности рассматривается в качестве одного 
из ключевых условий существования гражданских 
сообществ [29, p. 56]. Рынок рассматривается как 
важная часть обеспечения стабильной жизни обще-
ства и государства. Однако рынок без других об-
щественных институтов не способен формировать 
общественный порядок. Он имеет ценность в силу 
эпистемической функции и материальных благ, 
которые он приносит, но он должен быть огра-
ничен культурными и моральными рамками [26,  
p. 197–198]. Социальный порядок как результат вза-
имодействия государства и гражданских сообществ 
должен накладывать ограничения на свободный ры-
нок, так как между рыночными и общественными 
интересами может возникнуть конфликт [30, с. 63].

4.  Националистическая модель коммунитар-
ного консерватизма. Одной из наиболее распро-
страненных форм культурно-консервативной мыс-
ли можно назвать националистические теории.  
В их основе лежит два принципа. Первый связан  
с монистической установкой в отношении культу-
ры и политики. Второй опирается на представление  
о необходимости подчинения культурной сферы го-
сударству. На современных консервативных теоре-
тиков — Пол Готфрид, Патрик Бьюкенен, Ален де 
Бенуа, — которых можно отнести к данной модели, 
серьезное влияние оказали представители конти-
нентальной социальной и политической филосо-
фии, прежде всего, Карл Шмитт, Фридрих Ницше 
и консервативные революционеры (Освальд Шпен-
глер и др.) [31]. 

Шмиттовское понимание политики и политиче-
ского порядка в данных теориях часто сочетается  
с грамшианской концепцией культурной гегемо-
нии. Культура понимается как поле политического 
противостояния за доминирование определенных 
ценностей. Сохранение или возврат к традицион-
ным ценностям (семья, авторитет и т.д.) делает не-
обходимым приход к власти консервативных поли-
тических сил.  

Сторонники националистической модели яв-
ляются плюралистами на международном уровне, 
однако выступают за культурный монизм на уров-
не внутригосударственном. Поэтому во внешней 
политике консерваторы-националисты являют-
ся противниками гомогенизации, универсализма  



Ф
И

Л
О

С
О

Ф
И

Я
О

М
С

К
И

Й
  Н

А
У

Ч
Н

Ы
Й

  В
ЕС

ТН
И

К
. С

ЕР
И

Я
 «

О
Б

Щ
ЕС

ТВ
О

. И
С

ТО
РИ

Я
. С

О
ВР

ЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ

» 
ТО

М
 9

 №
 1

  2
02

4

78

и космополитизма. Социально ориентированный 
либерализм, опирающийся на прогрессизм в куль-
турной сфере, рассматривается ими как основной 
политический ‘враг’. Глобальная либеральная иде-
ология воспринимается сторонниками этой модели 
как угроза традициям, социальным порядкам, госу-
дарствам и идентичностям, которые противостоят 
ее экспансии. Глобальный либерализм представляет 
опасность: он разрушает традиционные сообще-
ства, распространяет гедонистические ценности 
и практики, подрывающие чувство ответственно-
сти, добродетели и институты, обеспечивающие 
стабильность обществ и их дальнейшее развитие. 
Основная цель сторонников националистической 
модели — разрушить миф об абстрактном универ-
сальном порядке, создать контрмиф о нации как  
об уникальном культурном порядке, требующем ло-
яльности, солидарности и дисциплины. Причем на-
ция мыслится здесь в нативистском смысле, то есть 
предполагает исключение тех, кто не адаптируется 
к ее культуре [32]. 

Консерваторы-националисты рассматривают ли-
берализм и прогрессизм как концепции, в основа-
нии которых лежат идеалы эгалитаризма и эман-
сипации. Этот идеал продвигается классом ‘новых 
менеджеров’, который желает создать единое гомо-
генное сообщество, в котором не будет места зна-
чимым различиям, порождаемым традиционными 
привязанностями. 

Помимо общей критики националистической 
модели со стороны ‘естественных’ противников  
в лице культурных прогрессистов и сторонников 
социальной справедливости, существует достаточно 
обширная критика и со стороны культурных кон-
серваторов, придерживающихся альтернативных 
взглядов. 

Данный тип культурного консерватизма был 
раскритикован в работах Ханса-Хермана Хоппе, 
который указал, как этатистское управление социо- 
культурными процессами может приводить к раз-
рушению традиционных институтов и ценностей 
путем подрыва системы моральных стимулов [33, 
р. 189–199]. Ответственность как ключевой мо-
ральный ориентир консерваторов перестает куль-
тивироваться на уровне гражданских сообществ. 
Это не означает, что государство не может само  
по себе культивировать моральные ориентиры. Од-
нако вмешательство государства в сферу ценностей 
и социокультурных практик рассматривается как 
угроза гражданским ассоциациям, а также нару-
шение спонтанных процессов, порождающих ‘есте-
ственные’ институты и ценности. Кроме того, чрез-
мерное использование государственного аппарата, 
расширение его полномочий в социальной, эконо-
мической и культурной сфере в целях национально-
культурной гомогенизации государства (для сохра-
нения своей идентичности на глобальном уровне) 
несет в себе угрозы установления деспотической 
власти, а гражданское общество при этом переста-
ёт играть роль ‘буфера’ между государством и ин-
дивидом, обеспечивающего автономию сообществ 
и индивидов от центральной государственной  
власти. 

5.  Плюралистическая модель коммунитарного 
консерватизма. Внутри консерватизма можно вы-
делить ряд теорий, для которых характерно непри-
ятие универсализма, политического и культурного 
монизма. В качестве альтернативы такие теории 
предлагают плюралистическую модель. Наиболее 
яркими теоретиками консервативного плюрализма 

считаются Роберт Нисбет, Джон Грей, Патрик Де-
нин и Аласдер Макинтайр.

Ключевые принципы модели следующие:  
(а) культура играет решающее значение для сохра-
нения порядка и стабильности в обществе, для его 
воспроизводства; (б) культура нуждается в консер-
вативном отношении; (в) сохранение культуры свя-
зано с сохранением сообществ; (г) наилучшим мето-
дом сохранения культура(ы) является политический 
и культурный плюрализм при условии децентрали-
зации государства.

Нисбет в своих работах отталкивается от кон-
цепции плюрализма авторитетов (привязанностей), 
которая приводит к тому, что центральное прави-
тельство не монополизирует власть над индиви-
дами. Отдельные сообщества индивидов имеют 
иерархию, основаны на отношениях авторитета, 
выдвигают определенные цели, порождают чувство 
солидарности, уникальности и систему духовных 
ценностей [34]. При этом не отвергается нация как 
культурное образование. Для всех консервативных 
культурных плюралистов характерно признание 
национальной идентичности как важного элемента, 
обеспечивающего единство различных сообществ. 
Нация в таком случае рассматривается как сооб-
щество сообществ. Помимо общего патриотизма  
и преданности общей культуре плюралистическая 
модель предполагает процветание ‘малых патрио-
тизмов’ и преданности локальным субкультурам [22,  
p. 2–3]. 

Централизация государственной политики  
с целью обеспечения идеалов равенства и эман-
сипирующей свободы (как свободы от традиций  
и сообществ) зачастую направляется на достижение 
ценностного и политического монизма, стирание 
различий, порождаемого разнообразием сообществ 
[35]. В работах Нисбета подробно описан процесс 
перехода от коммунитарного плюрализма, основан-
ного на системе традиционных привязанностей,  
к деспотическим и тираническим формам правле-
ния. Основной причиной этого перехода, как ука-
зывает Нисбет, может служить чрезмерная индиви-
дуализация, атомизация обществ, проистекающая 
из-за реализации политической программы, пресле-
дующей идеалы равенства и эмансипации от соци-
альных и культурных привязанностей [36].

Коммунитарная теория Макинтайра — одна  
из коммунитаристских концепций, которая полу-
чила признание и среди консерваторов [4, с. 106]. 
Коммунитаризм Макинтайра можно сочетать с ак-
сиологическими установкам культурных консерва-
торов. Его концепция опирается на идею Аристоте-
ля о сообществе, выстроенном на основе иерархии, 
в котором положение индивида и ценность деятель-
ности оценивается в соответствии с добродетелями 
и заслугами (вклад в общее благо) [37, с. 80–82]. 
Макинтайр отдельно подчеркивает особую роль со-
обществ в формировании добродетелей. При этом 
важное значение имеет участие индивидов в прак-
тиках именно локальных сообществ с их мораль-
ными традициями. Участие в практиках сообществ 
позволяет усваивать определенные стандарты со-
вершенства и развить добродетели, необходимые 
для достижения благ [38]. Несмотря на неоднознач-
ное отношение самого Макинтайра к консерватиз-
му, большинство его идей (ценность институтов как 
условия сохранения практик, акцент на внутренних 
ценностях, культивирование добродетелей, важная 
роль традиций) могут быть использованы в защиту 
коммунитарных культурно-консервативных теорий. 



О
М

С
К

И
Й

  Н
А

У
Ч

Н
Ы

Й
  ВЕС

ТН
И

К
. С

ЕРИ
Я

 «О
Б

Щ
ЕС

ТВО
. И

С
ТО

РИ
Я

. С
О

ВРЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ» ТО

М
 9  №

 1  2024
Ф

И
Л

О
С

О
Ф

И
Я

79

Коммунитарная теория Макинтайра, например, мо-
жет дополнять плюралистическую концепцию Нис-
бета [39].

Грей в своих работах опирается на идею Исайи 
Берлина о плюрализме ценностей, который можно 
интерпретировать как культурный плюрализм. Так 
же, как и остальные консерваторы, он отвергает 
культурный и моральный релятивизм. Мир (поря-
док и стабильность) и справедливость — универ-
сальные блага, но порой они выдвигают несовме-
стимые требования. Антиэгалитаристский посыл 
концепции Грея заключается в критике равенства 
в качестве универсальной ценности. Он также яв-
ляется критиком прогрессистской концепции сво-
боды как эмансипации от социально-культурных 
привязанностей.

Культуры по Грею являются несоизмеримыми, 
поэтому невозможно сделать правильный раци-
ональный выбор между ними. Приверженность, 
например, либерализму опирается, скорее, на при-
верженность англо-американской культурной тра-
диции. Лояльность либеральному государству — это 
лояльность к воплощаемой в нем культуре. Соответ-
ственно, данная культура может рассматриваться  
в качестве единой национальной культуры, кото-
рая допускает сосуществование внутри государства 
различных субкультур. По мнению Грея, не суще-
ствует чисто политической лояльности, так как по-
следняя всегда предполагает культурную идентич-
ность, отраженную в политическом устройстве,  
к которому обращена эта лояльность. Политический 
порядок основан на дополитическом культурном 
порядке общества. Сохранение, например, либе-
рального порядка связано напрямую с сохранени-
ем культурной идентичности граждан либеральных 
стран [40, с. 158].      

Культурный (ценностный) плюрализм предпола-
гает реализацию принципа modus vivendi. Данный 
принцип предполагает поиск условий для мирного 
сосуществования конфликтующих образов жизни. 
Справедливость интерпретируется по-разному раз-
личными сообществами. Основная задача полити-
ческой философии должна состоять не в поисках 
принципов для построения справедливого обще-
ства в соответствии с каким-либо конкретным по-
ниманием справедливости, а в поиске институтов, 
обеспечивающих сосуществование различных цен-
ностных систем. 

Плюрализм не предполагает разнообразия лич-
ных этических убеждений и идеалов. Он связан  
с признанием разных образов жизни. Для послед-
них характерно то, что они практикуются множе-
ством людей, охватывают несколько поколений, 
порождают идентичности, содержат отличительные 
практики, убеждения и ценности, исключают тех, 
кто ведет иной образ жизни. 

Ключевое замечание Грея в отношении совре-
менных либеральных теорий состоит в том, что раз-
личные взгляды на благо предполагают различные 
взгляды на справедливость. В то же время либераль-
ные теории указывают на то, что требования спра-
ведливости должны иметь приоритет над любыми 
концепциями блага. Например, Грей указывает, что 
Джон Ролз и Фридрих фон Хайек по-разному пони-
мают справедливость именно потому, что исходят 
из различных концепций блага [41]. 

Индивиды черпают идентичность из сообществ, 
к которым они принадлежат. Ценности, которые 
индивиды усваивают через участие в практиках 
сообществ, не создаются, а открываются. Поэтому 

сообщества являются необходимым условием для 
формирования идентичности и ценностей каждо-
го отдельного индивида. Рыночные и политические 
институты опираются на культурный фундамент, 
состоящий из ценностей и практик общества, ко-
торые придают определённую форму этим инсти-
тутам. 

Еще одним сторонником плюралистической 
модели можно назвать Денина, критикующего ли-
беральный универсализм и монизм. Он пишет  
о культурном либерализме, а не о либеральных ин-
ститутах. Более того, Денин описывает процессы 
формирования либеральных институтов в ‘долибе-
ральный’ период [16, p. 21–23]. Процветание тре-
бует культуры как системы ограничений, дисципли-
ны и формы. Сообщества поддерживают стандарты 
и модели поведения, выполняют образовательные 
и воспитательные функции. Плюралистическая си-
стема, предполагающая многообразие авторите-
тов и локальных культурных традиций — условие 
поддержания механизмов, порождающих чувство 
ответственности, дисциплинирующих индивида  
и включающих его в систему практик, в которых ин-
дивид усваивает ценности, воспитывает в себе до-
бродетели.

Все сторонники плюралистической модели ука-
зывают на то, что, несмотря на приверженность 
принципу множественности центров авторитета, 
которые предполагают многообразие субкультур, 
необходимым условием поддержания единства  
и стабильности является чувство национальной 
идентичности у членов политического сообще-
ства. Однако данный вопрос, как и вопрос о соот-
ношении национальной и локальной культурной 
идентичностей, остается не до конца проясненным  
в рамках данных концепций. 

Плюралистическая модель не связана с полити-
ческой философией мультикультурализма, так как 
не ставит в центр внимания вопрос о справедли-
вости в мультикультурном обществе. Более того, 
культурное разнообразие в рамках данной модели 
ограничено рамками комплиментарности культур. 
Порядок и мирное сосуществование имеют абсо-
лютный приоритет перед правами на идентичность, 
сохранением культурных особенностей и так далее. 
Нередко консервативные плюралисты противопо-
ставляют свои концепции мультикультурализму 
как абстрактной концепции, дающей сбои на прак- 
тике. 

6.  Национальная модель коммунитарного кон-
серватизма. Существует возможность выделить 
отдельную модель культурного консерватизма, со-
четающую в себе элементы националистической  
и плюралистической теорий. Довольно часто плюра-
листические теоретики (Роберт Нисбет, Джон Грей) 
имплицитно придерживаются взглядов, схожих  
с данной моделью. Однако, заявляя о важности на-
циональной идентичности, плюралисты не приводят 
доводов, а также не пытаются выстроить теоретиче-
ского обоснования того, как должны решаться про-
блемы соотношения ‘малых’ культурных идентич-
ностей с ‘большой’ национальной идентичностью. 
Кроме того, если вопрос локальной культурной 
идентичности ассоциируется с идеей спонтанного 
порядка, а возникновение локальных культурных 
практик и ценностей как часть естественного сти-
хийного процесса, то национальная идентичность 
имеет для них искусственно сконструированный 
характер и связана с государственной культурной 
политикой. 



Ф
И

Л
О

С
О

Ф
И

Я
О

М
С

К
И

Й
  Н

А
У

Ч
Н

Ы
Й

  В
ЕС

ТН
И

К
. С

ЕР
И

Я
 «

О
Б

Щ
ЕС

ТВ
О

. И
С

ТО
РИ

Я
. С

О
ВР

ЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ

» 
ТО

М
 9

 №
 1

  2
02

4

80

Национальная модель культурного консерва-
тизма представлена в работах Роджера Скрутона. 
Британский философ совмещает бёрковский прин-
цип защиты свободы ‘малых отрядов’ с идеей нации  
и национальной идентичности как общей принад-
лежности и инструмента интеграции в единое поли-
тическое сообщество. Национальная идентичность 
опирается на представление об общей культуре.  
С точки зрения Скрутона, культура — это вопрос 
знания и понимания, она усваивается на практи-
ке, а не в теории. Общая культура имеет большое 
значение, так как она формирует поведение, мыш-
ление человека вплоть до его чувственно-эмоцио-
нальных реакций [42, p. 55–57]. Общая культура 
культивирует идентичность общества через язык, 
религию, искусство, историю. Она определяет сущ-
ность нации, проявляется в обычаях, верованиях  
и ценностях [43].

Государство в рамках данной модели рассматри-
вается как институт, защищающий общую культуру 
от внутренних и внешних ‘угроз’ [9, p. 457]. Под 
‘внутренними угрозами’ здесь понимаются прогрес-
систские эгалитаристские тенденции движений за 
эмансипацию, под ‘внешними угрозами’ — опас-
ность диссоциации общей культурной идентично-
сти из-за мультикультурализма.  

Для Скрутона лояльность нации является необ-
ходимым условием стабильности общества, един-
ства и чувства принадлежности [44, p. 1]. Нацио-
нальная принадлежность — единственная форма 
членства, которая показала себя способной поддер-
живать демократический процесс и верховенство 
права. Национальная лояльность основана на любви 
к месту, обычаям и традициям, которую следует от-
личать от крайнего национализма, проявляющегося 
в нетерпимости к другим нациям и культурам [44, 
p. 10–17].

Национальная идентичность имеет ряд преиму-
ществ перед другими формами обеспечения лояль-
ности, она включает в себя связь через взаимные 
обязательства независимо от семейной принадлеж-
ности и вероисповедания, возможности совмещать 
данную идентичность с принципами свободы сло-
ва, совести, мнений. Законы в таком случае полу-
чают легитимность в глазах граждан данной страны 
и распространяются на территорию, которая им 
принадлежит. Национальная идентичность и пре-
данность общей национальной культуре позволяет 
быстро объединиться перед лицом общей угрозы; 
создает условия для примирения представителей 
разных классов, слоев, групп и приводит к поиску 
консенсуса; сохраняет чувство уважения к сувере-
нитету и правам личности.

Анализ концепции национального культурно-
го консерватизма позволяет сделать три ключевых 
вывода. Во-первых, национальная модель связана  
с поиском ориентиров для формирования социе-
тальной культуры. При этом допускаются разгово-
ры как о ‘тонкой’, так и о ‘толстой’ идентичности  
в силу толерантности консерватизма к националь-
ным различиям, допущению множественности не-
соизмеримых культурных и политических тради-
ций11. Во-вторых, национальная модель позволяет 
расставить приоритеты: общие ценности и принци-
пы, лежащие в основе национальной культуры, име-
ют приоритет перед локальными идентичностями, 
их разнообразие допускается, но для поддержания 
стабильности и порядка эти идентичности должны 
быть комплементарны общей культуре, тем самым 
фактически допускается лишь ‘субкультурность’. 

В-третьих, локальные сообщества имеют ценность, 
так как именно на уровне малых сообществ фор-
мируются ключевые добродетели ответственности, 
преданности и самоконтроля, важные для культур-
ных консерваторов. Поэтому государство, проводя 
интегральную национально-культурную политику, 
должно заботиться о их состоянии. И, наконец, 
в-четвертых, в области культуры приоритет должен 
отдаваться соображениям порядка и безопасности 
перед соображениями справедливости (хотя по-
следняя и не исключается из области ценностных 
приоритетов полностью). 

7.  Проблемы и перспективы коммунитарных 
моделей культурного консерватизма. Коммунитар-
ные модели культурного консерватизма направле-
ны не столько на критику нормативных выводов 
либеральных теорий, сколько на критику методоло-
гических и аксиологических аспектов либерализма. 
Более того, культурный консерватизм в националь-
ной и плюралистической форме приходит к выво-
дам, близким к нормативным положениям класси-
ческого либерализма и либертарианства. Основная 
задача коммунитарной культурно-консервативной 
критики связана с методологическими аспектами 
договорных теорий. Коммунитарные культурные 
консерваторы пытаются не просто показать несо-
стоятельность либерально-прогрессистской мето-
дологии, а указать на опасность трансформации 
исходных методологических допущений в аксиоло-
гические ориентиры. Наделение абстрактных ка-
тегорий либеральной теории статусом ценностных 
ориентиров для проведения определенной социаль-
ной и культурной политики для достижения обще-
ства равных эмансипированных индивидов с точки 
зрения культурных консерваторов несет опасность 
для стабильности социального порядка, приводит  
к исчерпанию материальных и социокультурных ре-
сурсов, необходимых для воспроизводства обществ. 

Различные коммунитарные модели культурно-
го консерватизма подчеркивают разные способы  
и формы сохранения культурных инструментов 
поддержания социального порядка. Имея общие ис-
ходные методологические и аксиологические уста-
новки, сторонники разных коммунитарных моделей 
расходятся в вопросе институциональных ограниче-
ний. Основная проблема состоит в том, как имен-
но должен решаться вопрос соотношения госу-
дарства гражданского общества и рынка как трех 
элементов, играющих важную роль в культурных 
процессах. Националистическая модель имеет яв-
ный перекос в сторону государства как основного 
инструмента проведения социальной, культурной  
и экономической политики. Плюралистическая мо-
дель отдает приоритет гражданским сообществам  
и в меньшей степени занимается вопросом обеспе-
чения общенационального единства. Национальная 
модель, совмещая две вышеуказанные, признает 
область культуры и ценностей внутренним делом 
гражданских сообществ, опирается (как и плюра-
листическая модель) на идею спонтанного порядка, 
но уделяет также важное внимание роли общей 
национальной культуры, имеющей социетальный 
характер, для поддержания общей идентичности, 
что дает ей некоторые преимущества перед двумя 
другими моделями. Тем не менее все перечислен-
ные модели, имея потенциал для дальнейшей раз-
работки, все же не решают ряд важных проблем. 
Например, проблему выработки собственной кон-
цепции справедливости. Консерватизм считает 
приоритетным решение задач, связанных с поддер-



О
М

С
К

И
Й

  Н
А

У
Ч

Н
Ы

Й
  ВЕС

ТН
И

К
. С

ЕРИ
Я

 «О
Б

Щ
ЕС

ТВО
. И

С
ТО

РИ
Я

. С
О

ВРЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ» ТО

М
 9  №

 1  2024
Ф

И
Л

О
С

О
Ф

И
Я

81

жанием стабильности, безопасности, социального 
порядка, но культурные консерваторы не вырабо-
тали своей собственной теории справедливости. 
Создание такой теории в рамках консервативной 
интеллектуальной топики, принимая общие исход-
ные принципы консервативного стиля мышления 
об ограниченной рациональности в вопросах соци-
ального и политического знания, а также выражен-
ный практико-ориентированный характер консер-
вативной мысли, — непростая задача. Но это вовсе 
не исключает возможности поиска дополнительных 
способов обоснования некоторых ключевых для 
культурного консерватизма положений (свободы 
как самоуправления, критики эгалитаризма, ориен-
тации на традицию и культуру). Безусловно, куль-
турный консерватизм — прежде всего критическая 
теория, тесно связанная с анализом либеральных 
и прогрессистских концепций. Однако он имеет  
и собственные концептуальные ориентиры в виде 
сообществ, защиты отношений авторитета, культи-
вации ответственности и идентичности. 

На наш взгляд, принятые в качестве исходных 
коммунитарные принципы предоставляют лучшие 
перспективы для развития культурно-консерватив-
ных теорий, нежели либертарные в силу двух об-
стоятельств. Во-первых, культурные консерваторы 
могут заимствовать и перерабатывать наработки 
теоретиков коммунитаризма, с позициями которых 
они в некоторой степени солидарны. Во-вторых,  
в своей изначальной форме консервативная мысль 
ориентировалась на коммунитарное понимание об-
щества и человека. 

Отдельно следует отметить, что аргументация 
культурных консерваторов не может быть выстро-
ена исключительно дедуктивным способом, без 
ссылок на практический опыт, учета тех или иных 
ограничений применения рационального метода в 
политике. Поэтому обоснование роли ключевых 
для культурных консерваторов принципов является 
для них приоритетной концептуальной задачей, так 
как эффективная политико-философская теория не 
может исчерпываться лишь своей критической со-
ставляющей.

Примечания

1 Консерватизм здесь «рассматривается в качестве идео-

логии, возникающей при особых, но повторяющихся истори-

ческих ситуациях, когда существует фундаментальная угроза 

устоявшимся институтам и при которых сторонники данных 

институтов используют консервативную идеологию в каче-

стве защиты» [2, с. 232].
2 Миссией консерватизма Ремизов называет ‘возобновле-

ние истоков’, под которым подразумевается сохранение ре-

сурсов, вроде трудовой этики, семейной этики, ценностей со-

общества и т.д. [3]. 
3 Сторонники мангеймовского подхода выделяют в каче-

стве базовых консервативных оснований органицизм, холизм, 

а также иногда и культурный фундаментализм [4, с. 103]. Анг-

ло-американские консерваторы часто ссылаются на положе-

ния, выделенные Расселлом Кирком [6], продолжателем тра-

диции Эдмунда Бёрка. Исследователи консерватизма делают 

попытки найти некий общий ‘первопринцип’ консерватизма. 

Интересная трактовка была предложена Ильей Дёминым, ко-

торый считает, что таковым является ‘защита границ’ и/или 

‘апология ограниченности’ [7].  
4 Культурный прогрессизм можно охарактеризовать как 

установку в области ценностей и культурных практик, цель 

которой состоит в переориентации базовых ценностей и норм 

общества в соответствии с идеалами свободы и равенства. 

Культурные прогрессисты критикуют традиционные нормы и 

ценности как преграды, стоящие на пути к более справедли-

вому обществу.
5 Необходимо отличать культурный консерватизм в бо-

лее узком значении, под которым понимается консерватизм  

в культуре как в особой сфере и который не имеет в качестве 

своего предмета политические институты или полномочия 

правительства [11, p. 57]. Теории и концепции, анализируе-

мые в рамках данной статьи, делают акцент на обусловлен-

ности политических, экономических и социальных явлений 

культурой.
6 Некоторые исследователи указывают на то, что смена 

ориентации с экономической на социокультурную связана  

с интеллектуальной победой правых доктрин в экономике, 

кризисом социализма и успехом капитализма [12, с. 265–291]. 

В капиталистических западных обществах наметился ценност-

ный раскол между сторонниками традиционных ценностей  

и прогрессистами [13].     
7 Хантингтон отмечает, что в современном мире «культу-

ра и различные виды культурной идентификации определяют 

модели сплочённости, дезинтеграции и конфликта» [15, с. 15].
8 Патрик Денин использует термин ‘антикультура’, чтобы 

подчеркнуть, что либерализм (особенно в прогрессистской 

форме) опирается на идею личной автономии и прямо связан 

с идеей эмансипации от культурных традиций [16, p. 66–79]. 
9 По этому поводу Бёрк писал: «Что такое свобода без му-

дрости и добродетели? Это величайшее из всех возможных 

зол, порок и безумие, не поддающиеся обузданию» [18, с. 355].
10 В отношении критики ролзовской концепции часть 

консерваторов солидаризируется с Р. Нозиком. Существует 

и альтернативный подход в рамках консервативной теории 

к критике ролзовской «Теории справедливости», предложен-

ный Грантом [27].
11 Культурные консерваторы, допуская различия нацио-

нальных культур, не выдвигают каких-либо единых требова-

ний. Социетальная культура может быть как ‘тонкой’ (язык, 

признание общих институтов и гражданства), так и ‘толстой’ 

(общая религия, история, ценности и т.д.). 

Библиографический список

1.  Oakeshott M. On Being Conservative // Rationalism 

in Politics and Other Essays. Indianapolis: Liberty Fund, 1991.  

P. 407–437. 

2.  Хантингтон С. Консерватизм как идеология / пер. с 

англ. А. Закутина // Тетради по консерватизму. 2016. № 1.  

С. 231–250. DOI: 10.24030/2409-2517-2016-1-231-250.

3.  Ремизов М. В. Консерватизм как стиль мышления и по-

литическая повестка // Тетради по консерватизму. 2014. № 1. 

С. 79–83.

4.  Ремизов М. В. Миссия консерватизма в современном 

мире // Контуры глобальных трансформаций: политика, эко-

номика, право. 2010. № 4. С. 97–106.

5.  Мангейм К. Идеология и утопия / пер. с нем. М. Леви-

ной // Утопия и утопическое мышление. Антология зарубеж-

ной литературы. Москва: Прогресс, 1991. С. 113–169.

6.  Kirk R. The Conservative Mind: From Burke to Eliot. 

Washington, D.C.: Regnery Publishing, 2001. 535 p.

7.  Дёмин И. В. К вопросу об ‘общем знаменателе’ различ-

ных типов консерватизма // Политика и общество. 2017. № 9. 

С. 42–57. DOI: 10.7256/2454-0684.2017.9.23418.

8.  Ионин Л. Консерватизм // Логос. 2005. № 3 (48).  

С. 3–73.

9.  Rayner J. Philosophy into Dogma: The Revival of Cultural 

Conservatism // British Journal of Political Science. 1986. Vol. 16, 

№ 4. P. 455–473. DOI: 10.1017/S000712340000452X.

10.  Trimcev E. Conservatism: Empirical or Metaphysical? // 

Cosmos+Taxis. 2019. Vol. 6, № 3/4. P. 3–14.

11.  Scruton R. Conservatism. An Invitation to the Great 

Tradition. New York: St. Martin Press, 2018. 176 p.



Ф
И

Л
О

С
О

Ф
И

Я
О

М
С

К
И

Й
  Н

А
У

Ч
Н

Ы
Й

  В
ЕС

ТН
И

К
. С

ЕР
И

Я
 «

О
Б

Щ
ЕС

ТВ
О

. И
С

ТО
РИ

Я
. С

О
ВР

ЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ

» 
ТО

М
 9

 №
 1

  2
02

4

82

12.  Хикс С. Объясняя постмодернизм / пер. с англ. А. Шу-

валовой. Москва: РИПОЛ классик, 2021. 320 с.

13.  Hunter J. D. Culture Wars: The Struggle to Define 

America. New York: Basic Books, 1991. 432 p.

14.  Куренной В. Исследовательская и политическая про-

грамма культурных исследований // Логос. 2012. № 1 (85).  

С. 14–79.

15.  Хантингтон С. Столкновение цивилизаций / пер. с 

англ. Т. Велимеева, Ю. Новикова. Москва: АСТ, 2003. 603 с.

16.  Deneen P. J. Why Liberalism Failed. New Haven: Yale 

University Press, 2018. 225 p.

17.  Woods T. E. Defending the ‘Little Platoons’; 

Communitarianism in American Conservatism // American 

Studies. 1999. Vol. 40, № 3. P. 127–145.

18.  Бёрк Э. Размышления о революции во Франции / пер. 

с англ. С. Векслер. London: Overseas Publications Interchange 

Ltd, 1992. 411 с.

19.  Scruton R. Conservative Texts: An Anthology. London: 

Palgrave Macmillan, 1991. 352 p.

20.  Константинов М. С., Николаев И. В. Фреймы и кон-

цепты морального обоснования консерватизма // Политиче-

ская концептология. 2013. № 4. С. 213–226.

21.  Руткевич Е. Д. Социологическая концепция Роберта 

Нисбета // Социологический журнал. 1999. № 1/2. С. 27–43.

22.  Nisbet R. Conservatives and Libertarians: Uneasy Cousins //  

Modern Age. 1980. Vol. 24, № 1. P. 2–8.

23.  Парфенов А. Д. Либертарианская модель культурного 

консерватизма // Омский научный вестник. Серия: Обще-

ство. История. Современность. 2023. Т. 8, № 3. С. 60–66. DOI: 

10.25206/2542-0488-2023-8-3-60-66.

24.  Тённис Ф. Общность и общество: основные поня-

тия чистой социологии / пер. с нем. Д. Скляднева. Санкт-

Петербург: Владимир Даль, 2002. 452 с. 

25.  Henrie M. C. Understanding Traditional Conservatism // 

Varieties of Conservatism in America / Ed. P. Berkowitz. Stanford, 

CA: Hoover Institution Press, 2004. P. 1–30.

26.  Ireland P. Reflections on a Rampage Through the Barriers 

of Shame: Law, Community, and the New Conservatism // 

Journal of Law and Society. 1995. Vol. 22, № 2. P. 189–211. DOI: 

10.2307/1410403.

27.  Cockram N. R. The Forked Road: Scruton, Grant and 

the Conservative Critique of Liberalism // Cosmos+Taxis. 2019.  

Vol. 6, № 3/4. P. 66–77.

28.  Nisbet R. Community and Power (formerly The Quest for 

Community). New York: Oxford University Press, 1962. 303 p.

29.  Sheahan L. C. Conservative, Pluralist, Sociologist: Robert 

Nisbet’s Burke // Studies in Burke and His Time. 2019. Vol. 28. 

P. 28–63.

30.  Скрутон Р. Как быть консерватором / пер. с англ.  

Б. Дынина. Москва, 2021. 211 с.

31.  Drolet J. F., Williams M. C. America First: 

Paleoconservatism and the Ideological Struggle for the American 

Right // Journal of the Political Ideologies. 2020. Vol. 25, № 1.  

P. 28–50. DOI: 10.1080/13569317.2020.1699717.

32.  Готфрид П. Палеоконсерваторы: правые изгои Амери-

ки / пер. с англ. П. Паршина // Тетради по консерватизму. 

2016. № 1. С. 77–84. DOI: 10.24030/2409-2517-2016-1-77-84.

33.  Hoppe H.-H. Democracy: The God That Failed. The 

Economics and Politics of Monarchy, Democracy, and Natural 

Order. New Brunswick, NJ: Transaction Publishers, 2007. 304 p.

34.  Sheahan L. C. State, Community, and Individual: Robert 

Nisbet and Freedom of Association in American Constitutionalism: 

Ph. D. Dissertation in Political Sciences. Washington, D. C.: The 

Catholic University of America, 2016. 286 p.

35.  Nisbet R. A. The New Despotism // Studies in Social 

Theory. Menlo Park, CA: Institute for Humane Studies, 1976.  

№ 6. P. 3–34. 

36.  Nisbet R. A. The Quest for Community: A Study in the 

Ethics of Order and Freedom. New York: Oxford University Press, 

1953. 303 p.

37.  Канарш Г. Ю. Справедливость и идея сообщества // 

Знание. Понимание. Умение. 2010. № 4. С. 77–86.

38.  MacIntyre A. The Nature of the Virtues // The Hastings 

Center Report. 1981. Vol. 11, № 2. P. 27–34. DOI: 10.2307/3561072.

39.  Young D. E. A Dead End in Alasdair MacIntyre’s Political 

Thought? Institutions, Pluralism, and the Liberal Tradition // 

Journal of Religion, Culture & Democracy. 2022. Vol. 1. P. 1–16.

40.  Грей Дж. Поминки по Просвещению: политика и куль-

тура на закате современности / пер. с англ. Е. Переяславце-

вой, Е. Рудницкой, М. Фетисова. Москва: Праксис, 2003. 368 с.

41.  Gray J. Two Faces of Liberalism. New York: The New 

Press, 2002. 161 p.

42.  Scruton R. The Significance of Common Culture // 

Philosophy. 1979. Vol. 54, № 207. P. 51–70. DOI: 10.1017/

s0031819100024876.

43.  Scruton R. Modern Culture. London: Bloomsbury, 2018. 

192 p.

44.  Scruton R. England and the Need for Nations. London: 

Civitas: Institute for the Study of Civil Society, 2004. 54 p.

ПАРФЕНОВ Александр Дмитриевич, аспирант, ас-
систент кафедры философии, медиа и журнали-
стики Тюменского государственного университета,  
г. Тюмень. 
AuthorID (РИНЦ): 1141812
ORCID: 0000-0003-1241-5409 
Адрес для переписки: forlanatletico@mail.ru

Для цитирования

Парфенов А. Д. Коммунитарные модели культурного 

консерватизма // Омский научный вестник. Сер. Общество. 

История. Современность. 2024. Т. 9, № 1. С. 75–84. DOI: 

10.25206/2542-0488-2024-9-1-75-84.

Статья поступила в редакцию 17.11.2023 г.
© А. Д. Парфенов



О
М

С
К

И
Й

  Н
А

У
Ч

Н
Ы

Й
  ВЕС

ТН
И

К
. С

ЕРИ
Я

 «О
Б

Щ
ЕС

ТВО
. И

С
ТО

РИ
Я

. С
О

ВРЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ» ТО

М
 9  №

 1  2024
Ф

И
Л

О
С

О
Ф

И
Я

83

References

1.  Oakeshott M. On Being Conservative // Rationalism 

in Politics and Other Essays. Indianapolis: Liberty Fund, 1991.  

P. 407–437. (In Engl.).

2.  Huntington S. Konservatizm kak ideologiya [Conservatism 

as an Ideology] / trans. from Engl. A. Zakutin // Tetradi po 

konservatizmu. Notebooks on Conservatism. 2016. No. 1. P. 231–

250. DOI: 10.24030/2409-2517-2016-1-231-250. (In Russ.).

3.  Remizov M. V. Konservatizm kak stil’ myshleniya i 

politicheskaya povestka [Conservatism as a Style of Thinking 

and Political Agenda] // Tetradi po konservatizmu. Notebooks on 

Conservatism. 2014. No. 1. P. 79–83. (In Russ.).

4.  Remizov M. V. Missiya konservatizma v sovremennom mire 

[The Mission of Conservatism in the Modern World] // Kontury 

global’nykh transformatsiy: politika, ekonomika, pravo. Contours 

of Global Transformations: Politics, Economics, Law. 2010. No. 4. 

P. 97–106. (In Russ.).

5.  Mannheim K. Ideologiya i utopiya [Ideology and Utopia] /  

transl. by Germ. M. Levinoy // Utopiya i utopicheskoye 

myshleniye. Antologiya zarubezhnoy literatury. [Utopia and 

Utopian Thinking. Anthology of Foreign Literature]. Moscow, 

1991. P. 113–169. (In Russ.).

6.  Kirk R. The Conservative Mind: From Burke to Eliot. 

Washington, D.C.: Regnery Publishing, 2001. 535 p. (In Engl.).

7.  Demin I. V. K voprosu ob ‘obshchem znamenatele’ 

razlihnykh tipov konservatizma [On the Question of the ‘Common 

Denominator’ of Different Types of Conservatism] // Politika i 

obshchestvo. Politics and Society. 2017. No. 9. P. 42–57. DOI: 

10.7256/2454-0684.2017.9.23418. (In Russ.).

8.  Ionin L. Konservatizm [Conservatism] // Logos. Logos. 

2005. No. 3 (48). P. 3–73. (In Russ.).

9.  Rayner J. Philosophy into Dogma: The Revival of Cultural 

Conservatism // British Journal of Political Science. 1986.  

Vol. 16, no. 4. P. 455–473. DOI: 10.1017/S000712340000452X.  

(In Engl.).

10.  Trimcev E. Conservatism: Empirical or Metaphysical? // 

Cosmos+Taxis. 2019. Vol. 6, no. 3/4. P. 3–14. (In Engl.).

11.  Scruton R. Conservatism. An Invitation to the Great 

Tradition. New York: St. Martin Press, 2018. 176 p. (In Engl.).

12.  Hicks S. Obyasnyaya postmodernizm [Explaining 

Postmodernism] / trans. from Engl. A. Shuvalovoy. Moscow, 2021. 

320 p. (In Russ.).

13.  Hunter J. D. Culture Wars: The Struggle to Define 

America. New York: Basic Books, 1991. 432 p. (In Engl.).

14.  Kurennoy V. Issledovatel’skaya i politicheskaya 

programma kul’turnykh issledovaniy [Research and Policy 

Program of Cultural Studies] // Logos. Logos. 2012. No. 1 (85).  

P. 14–79. (In Russ.).

15.  Huntington S. Stolknoveniye tsivilizatsiy [The Clash of 

Civilizations] / trans. from Engl. T. Velimeeva, Yu. Novikova. 

Moscow, 2003. 603 p. (In Russ.).

16.  Deneen P. J. Why Liberalism Failed. New Haven: Yale 

University Press, 2018. 225 p. (In Engl.).

17.  Woods T. E. Defending the ‘Little Platoons’; 

Communitarianism in American Conservatism // American 

Studies. 1999. Vol. 40, no. 3. P. 127–145. (In Engl.).

18.  Burke E. Razmyshleniya o revolyutsii vo Frantsii 

[Reflections on the Revolution in France] / trans. from Engl.  

S. Vekslera. London: Overseas Publications Interchange Ltd, 1992. 

411 p. (In Russ.).

19.  Scruton R. Conservative Texts: An Anthology. London: 

Palgrave Macmillan, 1991. 352 p. (In Engl.).

20.  Konstantionov M. S., Nikolaev I. V. Freymy i kontsepty 

moral’nogo obosnovaniya konservatizma [Frames and Concepts of 

Moral Justification for Conservatism] // Political Conceptology. 

2013. No. 4. P. 213–226. (In Russ.).

21.  Rutkevich E. D. Sotsiologicheskaya kontseptsiya 

Roberta Nisbeta [Sociological Concept of Robert Nisbet] // 

Sotsiologicheskiy zhurnal. Sociological Journal. 1999. No. 1/2.  

P. 27–43. (In Russ.).

22.  Nisbet R. Conservatives and Libertarians: Uneasy Cousins //  

Modern Age. 1980. Vol. 24, no. 1. P 2–8. (In Engl.).

23.  Parfenov A. D. Libertarianskaya model’ kul’turnogo 

konservatizma [Libertarian Model of Cultural Conservatism] //  

Omskiy nauchnyy vestnik. Seriya: Obshchestvo. Istoriya. 

Sovremennost′. Omsk Scientific Bulletin. Series Society. History. 

Modernity. 2023. Vol. 8, no. 3. P. 60–66. DOI: 10.25206/2542-

0488-2023-8-3-60-66. (In Russ.).

24.  Tönnies F. Obshchnost’ i obshchestvo: osnovnyye 

ponyatiya chistoy sotsiologii [Community and Society: Basic 

Concepts in Pure Sociology] / trans. from Germ. D. В. Sklyadneva. 

Saint Petersburg, 2002. 452 p. (In Russ.).

25.  Henrie M. C. Understanding Traditional Conservatism //  

Varieties of Conservatism in America / Ed. P. Berkowitz. 

Stanford, CA: Hoover Institution Press, 2004. P. 1–30.  

(In Engl.).

26.  Ireland P. Reflections on a Rampage Through the Barriers 

of Shame: Law, Community, and the New Conservatism // 

Journal of Law and Society. 1995. Vol. 22, no. 2. P. 189–211. DOI: 

10.2307/1410403. (In Engl.).

27.  Cockram N. R. The Forked Road: Scruton, Grant and 

the Conservative Critique of Liberalism // Cosmos+Taxis. 2019.  

Vol. 6, no. 3/4. P. 66–77. (In Engl.).

Tyumen State University, 
Tyumen, Russia

COMMUNITARIAN MODELS 
OF CULTURAL CONSERVATISM

UDC 172+329.11+329.17
DOI: 10.25206/2542-0488-2024-9-1-75-84
EDN: YCRJNV

A. D. PARFENOV

The article analyses communitarian models of cultural conservatism. The specific 
features of cultural conservatism as a form of conservative theory are revealed. A 
comparative analysis of various communitarian models for cultural conservatism is 
carried out, their common and specific features are identified. It is concluded that 
the initial communitarian principles of cultural conservatives can lead to different 
assessments of the role of the state in the implementation of cultural and national 
policies, as well as the most preferable ways of protecting and preserving values.

Keywords: conservatism, cultural conservatism, cultural policy, communitarianism.



Ф
И

Л
О

С
О

Ф
И

Я
О

М
С

К
И

Й
  Н

А
У

Ч
Н

Ы
Й

  В
ЕС

ТН
И

К
. С

ЕР
И

Я
 «

О
Б

Щ
ЕС

ТВ
О

. И
С

ТО
РИ

Я
. С

О
ВР

ЕМ
ЕН

Н
О

С
ТЬ

» 
ТО

М
 9

 №
 1

  2
02

4

84

28.  Nisbet R. A. Community and Power (formerly The Quest 

for Community). New York: Oxford University Press, 1962. 303 p. 

(In Engl.).

29.  Sheahan L. C. Conservative, Pluralist, Sociologist: Robert 

Nisbet’s Burke // Studies in Burke and His Time. 2019. Vol. 28. 

P. 28–63. (In Engl.).

30.  Scruton R. Kak byt’ konservatorom [How to Be a 

Conservative] / trans. from Engl. B. Dynina. Moscow, 2021. 211 

p. (In Russ.).

31.  Drolet J. F., Williams M. C. America First: 

Paleoconservatism and the Ideological Struggle for the American 

Right // Journal of the Political Ideologies. 2020. Vol. 25, no. 1.  

P. 28–50. DOI: 10.1080/13569317.2020.1699717. (In Engl.).

32.  Gottfried P. Paleokonseratory: pravye izgoi Ameriki 

[Paleoconservatives: America’s Right-Wing Outcasts] / trans. 

by Engl. P. Parshina // Tetradi po konservatizmu. Notebooks on 

Conservatism. 2016. No. 1. P. 77–84. DOI: 10.24030/2409-2517-

2016-1-77-84. (In Russ.).

33.  Hoppe H.-H. Democracy: The God That Failed. The 

Economics and Politics of Monarchy, Democracy, and Natural 

Order. New Brunswick, NJ: Transaction Publishers, 2007. 304 p. 

(In Engl.).

34.  Sheahan L. C. State, Community, and Individual: Robert 

Nisbet and Freedom of Association in American Constitutionalism: 

Ph. D. Dissertation in Political Sciences. Washington, D. C.: The 

Catholic University of America, 2016. 286 p. (In Engl.).

35.  Nisbet R. A. The New Despotism // Studies in Social 

Theory No. 6. Menlo Park, CA: Institute for Humane Studies, 

1976. P. 3–34. (In Engl.).

36.  Nisbet R. A. The Quest for Community: A Study in the 

Ethics of Order and Freedom. New York: Oxford University Press, 

1953. 303 p. (In Engl.).

37.  Kanarsh G. Yu. Spravedlivost’ i ideya soobshchestva 

[Justice and Community Idea] // Znaniye. Ponimaniye. Umeniye. 

Knowledge. Understanding. Skills. 2010. No. 4. P. 77–86.  

(In Russ.).

38.  MacIntyre A. The Nature of the Virtues // The 

Hastings Center Report. 1981. Vol. 11, no. 2. P. 27–34. DOI: 

10.2307/3561072. (In Engl.).

39.  Young D. E. A Dead End in Alasdair MacIntyre’s Political 

Thought? Institutions, Pluralism, and the Liberal Tradition // 

Journal of Religion, Culture & Democracy. 2022. Vol. 1. P. 1–16. 

(In Engl.).

40.  Gray J. Pominki po Prosveshcheniyu: Politika i kul’tura 

na zakate sovremennosti [Enlightenment’s Wake: Politics and 

Culture at the Close of the Modern Age] / trans. from Engl.  

E. Pereyaslavtsevoy, E. Rudnitskoy, M. Fetisova. Moscow, 2003. 

368 p. (In Russ.).

41.  Gray J. Two Faces of Liberalism. New York: The New 

Press, 2002. 161 p. (In Engl.).

42.  Scruton R. The Significance of Common Culture // 

Philosophy. 1979. Vol. 54, no. 207. P. 51–70. DOI: 10.1017/

s0031819100024876. (In Engl.).

43.  Scruton R. Modern Culture. London: Bloomsbury, 2018. 

192 p. (In Engl.).

44.  Scruton R. England and the Need for Nations. London: 

Civitas: Institute for the Study of Civil Society, 2004. 54 p.  

(In Engl.).

PARFENOV Alexander Dmitrievich, Graduate Student, 
Assistant of Philosophy, Media and Journalism 
Department, Tyumen State University, Tyumen. 
AuthorID (RSCI): 1141812. 
ORCID: 0000-0003-1241-5409 
Correspondence address: forlanatletico@mail.ru

For citations

Parfenov A. D. Communitarian Models of Cultural 

Conservatism // Omsk Scientific Bulletin. Series Society. History. 

Modernity. 2024. Vol. 9, no. 1. P. 75–84. DOI: 10.25206/2542-

0488-2024-9-1-75-84.

Received November 17, 2023.
© A. D. Parfenov


